
Vita Catholica Banatus 5-6/2018   1

5  Sfântul botez – săvârșit o singură dată, retrăit zilnic 

Botezul 
poarta de intrare în 
comunitatea lui Cristos 



2   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   3

d
in

 c
u

p
ri

n
s

Botezul adulților în 
Misiunea din Sololo  

Pentru a avea o imagine asupra vieții sa-
cramentale, anul trecut în parohia noastră 
au fost botezați 20 de copii nou-născuți, 
30 de adulți; 54 de tineri au fost miruiți; 15 

copii au primit  Prima Împărtășanie, iar trei cupluri au încheiat sacramen-
tul căsătoriei. Adulții constituie numărul cel mai mare de botezați. Au fost 
momente (hramul filialei Torbi) când au fost și 60 de botezuri într-o ... 

Catecumenatul – 
modelul oricărei cateheze  

Catecumenatul şi pastoraţia catecume-
nală devin actuale prin faptul că pastora-
ţia zilelor noastre se întâlneşte – în ceea 
ce priveşte administrarea oricărui sacra-

ment – cu tot mai multe persoane fără experienţă referitor la credinţă: 
atât în cazul celor ce se prezintă pentru căsătorie, al celor care cer bote-
zul copiilor, cât şi în cazul părinţilor care cer cateheză ...

Gondolatmorzsák 
istenkeresőknek

Április 11-én mutatták be a temesvár-jó-
zsefvárosi új plébánia közösségi termé-
ben dr. Diósi Dávid teológiai tanár, a 
Gyulafehérvári Papnevelő Intézet gaz-

dasági igazgatójának legújabb könyvét, amely „A te arcodat keresem, 
Uram” (Zsolt 27, 8.) Puzzle-darabok posztmodern korunk istenkeresőiről/
nek címet viseli. A rendezvény nagy számú érdeklődőt vonzott ...

ed
ito

rial

Revistă lunară 
editată de Episcopia 
Romano-Catolică Timişoara

Director responsabil:
pr. Iosif-Csaba Pál

Tehnoredactare:
Bodnár Sándor

Redactori/Colaboratori: 
Delia Orţan, Enikő Sipos, 
Christine Surdu, Constanţa Bugariu, 
pr. Nikola Laus jr., Elena Ştefănescu,
Claudiu Călin, Irina Vastag,
Victoria Roşoagă, Erwin Josef Ţigla.

Difuzare şi abonamente:
Anca Darida, Valerica Rebegilă, 
Cecilia Borbely.

Pentru abonamente
Plata abonamentului se poate efec
tua prin mandat poştal pe adresa: 
Pál Iosif-Csaba, Str. Traian Lalescu 34, 
320050 Reşiţa, 
sau în contul: 
Parohia Romano-Catolică Reşiţa, 
deschis la sucursala CEC Reşiţa,
RO89CECECS0136RON0056396
 un abonament pentru anul 2017 - 20 RON
 un abonament pentru străinătate - 20 €
 un abonament susţinător 2017 - 70 RON

Imprimat la
Tipografia InterGraf – Reşiţa

ANUL XXIV NR. 5-6

Adresa redacţiei: 
Str. Traian Lalescu, nr. 34, 
320050, Reşiţa 
Tel. 0040-255-213.660 
E-mail: redactiavcb2@yahoo.com

Nr. de aprobare: 510 / a 1994
ISSN 1454 – 1025

Reşiţa, Str. Laminoarelor nr. 50
Tel. 0255-210.804

Dr. TREFIL ANTONNIO REMMO 
Mobil: 0722/428033

Reşiţa, Bd. Republicii, bl. 9/II/4
Str. Progresului, bl. 2/V/8 

OBTURAŢII ŞI LUCRĂRI
DIN COMPOZIT ŞI PORŢELAN

CABINET STOMATOLOGIC &
LABORATOR DENTAR

S.C. REMOTREFF S.R.L.
CABINET STOMATOLOGIC

11
Într-o zi a venit la mine un bărbat care a cerut să fie 

botezat. Când l-am întrebat ce îl determină să ceară acest 
sacrament, el mi-a răspuns: „Dumneavoastră nu știți ce 
înseamnă să nu aparții nicăieri”. Acest om nebotezat 
deja știa că prin botez aparții de cineva: de Cristos și de 
comunitatea Lui. Botezul este o poartă prin care intri 
în comuniune cu Cristos și intri în comunitatea credin-
cioșilor. Părinții doresc ca și copilul lor să aibă această 
comuniune, să intre în acea comunitate în care sunt și 
ei. De aceea își botează deja bebelușii lor (vezi pagina 
6). Această apartenență este o mare bucurie nu numai 
pentru părinți, ci și pentru întreaga comunitate creștină. 
S-a născut un nou membru pentru familia noastră mai 
mare! De aceea, botezul nu este o treabă privată a fami-
liei, ci este sărbătoarea întregii comunități. Pe cât posi-
bil, botezul să se întâmple în cadrul Sfintei Liturghii de 
duminică, când comunitatea parohială se adună! Dacă 
se adună mai multe botezuri pentru o duminică, este și 
mai frumos, mai solemn; așa cum nici prima împărtășa-
nie nu se face individual, ci toți în aceeași zi, în comun, 
spre bucuria tuturor. Botezul este o reînnoire spirituală 
și pentru părinți și nași, ca să pornească cu sufletul înnoit 
cu cel noul născut în comunitate. Este și o ocazie bună 
pentru a încălzi relația cu comunitatea parohială. (pregă-
tirea părinților și nașilor, vezi pagina 10). Primii creștini 

20

7

se botezau de Paști, primind și o haină albă, ca simbol 
al curăției sufletului, și purtau acea haină albă până în 
duminica următoare, de unde denumirea acelei dumi-
nici: duminica albă. Adulții, care se pregătesc nu numai 
pentru a fi botezați, ci și pentru a trăi o viață creștină 
autentică, (catecumenat, paginile 20-21) se boteză și în 
zilele noastre în noaptea de Paști. La adulți este nevoie 
de o perioadă mai lungă de pregătire. Această pregătire 
se cheamă catecumenat, care nu se poate spune dinain-
te cât durează, depinde de colaborarea și maturizarea în 
credință și în practica credinței a candidatului. 

În acest număr vom putea citi despre acest sacrament, 
primul dintre cele 7 sacramente, prin care practic am de-
venit creștini. Fără acest sacrament nu putem primi alt 
sacrament. Acest sacrament ne altoiește în Isus Cristos, și 
lasă un caracter de neșters în cel botezat, pentru toată via-
ța sa. Botezul se poate primi doar o singură dată. Astfel 
cel (valabil) botezat  nu se mai poate boteza încă odată, 
chiar dacă între timp și-ar schimba confesiunea. Pentru 
aceasta este o mare responsabilitate să cerem botezul pen-
tru copiii noștri, sau să-l ceară cineva pentru sine, fiind 
adult. Responsabilitatea aceasta se manifestă și în pregă-
tirea adecvată, profundă. Acest lucru este valabil pentru 
părinții care cer botezul copiilor lor și pentru nașii. 

Pál Iosif Csaba

â

Să aparții de Cristos 
și comunitatea Lui



4   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   5

cu
 S

fâ
n

tu
l P

ăr
in

te
â â

Botezul, primul dintre Sacramente, este poarta care 
îi permite lui Cristos Domnul să locuiască în persoana 
noastră, iar nouă, să ne cufundăm în misterul Său, a 
spus Papa Francisc la audiența generală de miercuri, 11 
aprilie 2018, cu participarea a zeci de mii de pelerini 
din lumea întreagă în Piața San Pietro. Pontiful a în-
cheiat cu o săptămână înainte seria catehezelor dedicată 
Sfintei Liturghii și a început acum o nouă serie, infor-
mează Radio Vatican, serie care se va întinde pe parcur-
sul timpului pascal, dedicată Sacramentului Botezului.
„Dragi frați și surori, cele 50 de zile ale timpului litur-

gic pascal sunt prielnice pentru o reflecție despre viața 
creștină care, prin natura sa, este viața care provine din 
Cristos însuși. Într-adevăr, suntem creștini în măsura 
în care îl lăsăm pe Isus Cristos să trăiască în noi. De 
unde trebuie pornit, așadar, pentru a reînvia această 
conștiință dacă nu de la început, de la Sacramentul care 
a aprins în noi viața creștină? […]

Prin puterea Duhului Sfânt, Botezul ne cufundă în 
moartea și învierea Domnului, înecând în apa baptis-
mală omul cel vechi, stăpânit de păcatul care desparte 
de Dumnezeu, și făcând să se nască omul cel nou, re-
creat în Isus. În El, toți fiii lui Adam sunt chemați la o 
viață nouă.”

Făcând o paranteză spontană la discursul catehezei, 
Papa a subliniat că „Botezul este o re-naștere. Sunt si-
gur, foarte sigur că noi toți ne aducem aminte de data 
nașterii noastre. Dar mă întreb eu, cu un pic de îndoială, 
și vă întreb pe voi: fiecare dintre voi își aduce aminte 
care a fost data botezului său? […] Dacă noi sărbătorim 
ziua nașterii, cum să nu sărbătorim – cel puțin să ne 
amintim – și ziua renașterii? […] Și în această zi să îi 
mulțumim Domnului pentru că este chiar ziua în care 

Isus a intrat în mine, Duhul Sfânt a intrat în 
mine.” […]

De altfel, a spus mai departe Sfântul Pă-
rinte, „apa Botezului nu este una oarecare, 
ci apa asupra căreia este invocat Duhul care 
«dă viață» (Crezul). Să ne gândim la ceea ce 
Isus i-a spus lui Nicodim pentru a-i explica 
nașterea la viața dumnezeiască: «Dacă cine-
va nu se naște din apă și Duh, nu poate să 
intre în împărăția lui Dumnezeu. Ce este 
născut din trup, trup este, iar ceea ce este 
născut din Duh, duh este» (In 3,5-6). De 
aceea, Botezul este numit și ‘renaștere’: cre-

dem că Dumnezeu ne-a mântuit «după îndurare, prin 
baia renașterii și reînnoirii Duhului Sfânt» (Tit 3,5). Bo-
tezul este, de aceea, semn eficace de renaștere pentru a 
umbla în noutatea vieții (cf. Rom 6,3-4).”

Pe de altă parte, „cufundați în Cristos, Botezul ne face 
și mădulare ale Trupului Său, care este Biserica, și păr-
tași la misiunea sa în lume” (cf. CBC 1213). „Noi, cei 
botezați, nu suntem izolați, suntem mădulare ale Tru-
pului lui Cristos.” […] „Botezul îi permite lui Cristos 
să trăiască în noi, iar nouă, să trăim uniți cu El pentru 
a colabora în Biserică, fiecare după propria condiție, la 
transformarea lumii. Primit o singură dată, Botezul 
luminează întreaga noastră viață, călăuzindu-ne pașii 
până la Ierusalimul ceresc.” […]

Unii, a remarcat Sfântul Părinte, se întreabă ce sens 
are să botezi un copil care nu are capacitatea de înțe-
legere și sunt înclinați să îl lase mai întâi să crească, să 
înțeleagă și să ceară el însuși Botezul. „Aceasta înseam-
nă că nu ai încredere în Duhul Sfânt, pentru că atunci 
când noi botezăm un copil, în acel copil intră Duhul 
Sfânt. Duhul Sfânt face să crească în acel copil, încă de 
mic, virtuțile creștine, care apoi vor înflori.”

A continuat, deci: „Trebuie să se acorde întotdeauna 
tuturor, tuturor copiilor, șansa de a-l avea în ei pe Du-
hul Sfânt care să îi călăuzească în timpul vieții. Nu uitați 
să botezați copiii! […] Făgăduințele de la Botez, pe care 
an de an le reînnoim la Vigilia Pascală, trebuie să fie 
revigorate în fiecare zi pentru ca Botezul să ne ‘cristifice’ 

– nu trebuie să ne fie teamă de acest cuvânt – Botezul ne 
‘cristifică’. Cel care a primit Botezul este ‘cristificat’, se 
aseamănă cu Cristos, se transformă în Cristos și îl face 
cu adevărat un alt Cristos».”

Radio Vatican

De ce oare, pe lângă celebrarea zilei 
de naștere, nu ne sărbătorim și (mai 
ales) ziua primirii sfântului botez? 
De ce nu o aniversăm cu (cel puțin) 
aceeași bucurie și nu o recunoaștem 
ca o zi semnificativă și marcantă din 
viața noastră? Căci, fie că suntem 
conștienți sau nu, botezul ne defineș-
te ca fii și fiice de Dumnezeu, ne con-
feră identitatea măreață de creștini.

Primirea acesui solemn sacrament 
este pasul cel dintâi, determinant, pe 
care omul îl face în drumul său de 
credință, pentru a intra în rândul fa-
miliei lui Dumnezeu și pentru a de-
veni membru în biserica lui Cristos. 
Botezul constituie prima mărturie 
pe care o dăm în faţa Domnului şi a 
lumii întregi despre calitatea şi dem-
nitatea noastră de urmaşi ai Săi. Din 
momentul în care ne botezăm, deve-
nim reprezentanţii lui Cristos pentru 
toată lumea şi oriunde am merge, 
întrucât purtăm cu noi pretutindeni 
chipul Său, care s-a întipărit în mod 
neşters în fiinţa noastră odată cu pri-
mirea acestei taine sfinte. Prin harul 
lui Dumnezeu, apa botezului devine 
izvor de sănătate sufletească, sursă 
de sfinţire a noastră, ajutor constant 
în drumul spre neprihănire. Biserica 
are misiunea şi datoria de a boteza, 
ca dovadă că Duhul Sfânt lucrează 
în mod veridic, prin transformarea 
caracterului, a gândirii şi a inimii 
unui om. Împreună și pornind de la 
sacramentul botezului, celelalte sa-
cramente creează puntea de legătură 
esenţială între om şi Dumnezeu, fi-
ind mijloacele de împăcare și de păs-
trare a comuniunii dintre Creator și 
creatură, dintre Tată și fiu.

Dacă la naştere părinţii şi naşii au 
fost cei care au dat mărturie pentru 
noi şi care ne-au încredinţat Domnu-

lui încă 
din pri-
mele luni 
de viață 
prin sf. 
B o t e z , 
odată cu 
m a t u r i -
zarea noastră avem obligația să trăim 
continuu și să ne asumăm rolul pri-
mit prin acest sacrament. Căci, în-
tr-adevăr, botezul nostru s-a realizat 
o singură dată, însă roadele lui, dacă 
sunt asumate de noi, au efect în fieca-
re zi în viața noastră. Iar aceste roade 
ale botezului se întrevăd prin ceea ce 
suntem, prin ceea ce gândim şi prin 
ceea ce înfăptuim ca şi creştini, în 
fiecare zi a vieții noastre. Prin urma-
re, botezul este menit să fie rodnic 
pe tot parcursul existenţei noastre 
pământeşti. Odată cu asumarea bo-
tezului şi cu actualizarea lui zilnică, 
suntem datori a duce o viaţă corectă, 
demnă, o viaţă de care să se bucure 
atât Dumnezeu, cât şi cei din jurul 
nostru. O viaţă care tinde neobosit 
spre sfințenie. Nu în cele din urmă, 
să fim convinşi că prin botez suntem 
declaraţi o dată pentru totdeauna ca 
fii ai Tatălui ceresc. Este o pecete veș-
nică, precum și realitatea unirii cu Sf. 
Treime, o legătură pe care nimic nu o 
poate distruge iremediabil.	  

Credinţa la care accedem odată 
cu primirea Sacramentului Botezu-
lui ne determină „să ne îmbrăcăm 
în omul cel nou, făcut după chipul 
lui Dumnezeu, de o neprihănire şi 
sfinţenie pe care o dă adevărul.” Este 
practic ceea ce ne asigura şi sf. apos-
tol Paul: „Toţi care aţi fost botezaţi 
în Cristos, v-aţi îmbrăcat cu Cristos.” 
Conștienți de acest adevăr, cum ar 
trebui să arătăm noi „îmbrăcați în 

Cristos”? Cu câte virtuți și calități 
creștine ar trebui să fim înzestrați și 
împodobiți?

Să nu uităm să-I mulţumim lui 
Dumnezeu pentru darul nepreţuit al 
botezului, rugându-L ca acea consa-
crare făcută la naştere, să fie reînno-
ită în fiecare moment, în orice situa-
ţie, prin orice acţiune săvârșită prin 
caritate şi iubire altruistă, pentru ca 
viaţa noastră să vorbească tuturor 
despre credinţa vie şi bucuria pe care 
o purtăm în suflet, de dragostea cu 
care ne umple Isus şi pe care o îm-
părtăşim după exemplul şi îndemnul 
iubirii necondiţionate a Mântuitoru-
lui nostru. 

Însuși preotul, atunci când săvâr-
şeşte sacramentul botezului pentru 
un nou-născut, rosteşte cuvintele 
Mântuitorului și anume „Effata“. Ri-
tualul celebrării botezului ne explică: 

„Celebrantul atinge urechile şi buzele 
copilului şi spune: Domnul nostru 
Isus Cristos care i-a făcut pe surzi 
să audă şi pe muţi să vorbească să-
ţi dea harul de a asculta cu bucurie 
Cuvântul Său şi de a mărturisi cre-
dinţa spre lauda şi mărirea lui Dum-
nezeu.“ Această rugăciune cu care 
ne începem viaţa creştină încă de la 
botez să o rostim şi noi în fiecare zi, 
pentru ca nimic să nu ne împiedice a 
asculta Cuvântul Domnului şi nimic 
să nu ne oprească în a vesti adevărul 
lui Cristos.

Pr. Nikola Laus jun.

Sfântul botez 
săvârșit o singură dată, 
retrăit zilnic

„Nu uitați să botezați copiii” 
cateheză despre botez a Papei Francisc



6   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   7

â â

Parohia în care slujesc ca preot 
misionar este situată în Dieceza de 
Marsabit, în NE Kenyei. Este o pa-
rohie relativ tânără, care a sărbăto-
rit anul trecut Jubileul de 50 de ani 
de la înființare. Misiunea aici a fost 
începută de misionarii Consolata, 
fiind preluată, apoi, de Combonieni, 
de preoții locali, și, din 2012, de pre-
oții Fidei Donum din România.

În Parohia Sololo (orașul și cele 
13 filiale, câte are parohia) sunt cam 
1.000 de catolici, 1.000 credincioși 
creștini de alte confesiuni, 25.000 
musulmani, și 1.000 tradiționaliști.

Pentru a avea o imagine asupra 
vieții sacramentale, anul trecut în 
parohia noastră au fost botezați 20 
de copii nou-născuți, 30 de adulți; 
54 de tineri au fost miruiți; 15 copii 
au primit  Prima Împărtășanie, iar 
trei cupluri au încheiat sacramentul 
căsătoriei.

Adulții constituie numărul cel mai 
mare de botezați. Au fost momente 
(hramul filialei Torbi) când au fost 
și 60 de botezuri într-o singură ce-
lebrare. Cu adulții (catecumenii) se 
face o perioadă de pregătire de doi 
ani. În această perioadă, ei vin du-

minică de duminică la biserică; au 
cateheză în fiecare sâmbătă (de re-
gulă cu un catehet local, pentru a li 
se vorbi în dialectul borana), unde 
li se predă catehismul. Dincolo de a 
asimila niște cunoștințe, încercăm 
să-i apropiem de o persoană: Isus 
Cristos, pe care să-l cunoască și să-l 
urmeze îndeaproape în viața lor de 
credință. După perioada de pregă-
tire (și inițiere, putem zice), sunt 
examinați și sunt incluși printre cei 
care vor primi Botezul.

Motivul pentru care ei cer Botezul 
este important și totodată interesant 
(într-o zonă majoritar musulmană!). 
Copiii de școală primară vor să fie 
creștini pentru că au prieteni, colegi 
creștini și vor să fie împreună cu ei la 
biserică, să cânte și să se roage cu ei. 
(Mulți provin din familii în care toți 
sunt musulmani și doar unul vrea 
să fie creștin, iar familia îi este îm-
potrivă. Și totuși, el se face creștin). 
Cei mai în vârstă (tinerii și adulții) 
își schimbă religia fie prin căsătorie, 
fie pentru a intra la o școală catolică, 
fie pur și simplu pentru că au văzut 
ceva ce le-a plăcut la catolici. Mo-
tivul nu este atât social (un statut, 

favoruri…, dimpotrivă, fa-
miliile musulmane se lea-
pădă de membrii care își 
schimbă religia), cât interi-
or, de credință, de a căuta 
o împlinire a vieții.

O data cu Botezul, viața 
lor se schimbă. Și asta o 
arată și numele nou pe care 
îl primesc. Oamenii aici 
nu s-au născut cu nume 
creștin, așa cum suntem 
noi obișnuiți, ci l-au primit 
la Botez. Numele tradiți-
onale de la naștere (care 
semnifică anumite perioa-

de când au fost născuți, sau anumite 
trăsături) sunt acum însoțite de nu-
mele creștin al unui sfânt protector. 
Dincolo de haină, aici e ușor de de-
osebit creștinii de necreștini, după 
numele pe care îl poartă.

Privind la viața creștinilor din Pa-
rohia Sololo, dau laudă lui Dumne-
zeu. El i-a trimis pe misionari aici 
să vestească evanghelia, iar noi nu 
facem decât să dăm mai departe 
depozitul credinței, iubirea mântu-
itoare a lui Dumnezeu manifestată 
în Isus Cristos. Sunt bucuros că sunt 
aici. Mă simt trimis și copleșit de 
daruri să împlinesc voința lui Dum-
nezeu pentru acești oameni în acest 
moment concret al istoriei. Biserica 
atrage oameni mereu la credință, și 
aceștia sunt catecumenii care sunt 
botezați. Biserica nu face prozeli-
tism, însă Biserica dă mărturie, iar 
asta atrage noi și noi discipoli. Du-
hul Sfânt este cel care conduce Bi-
serica, și el este cel care trezește cre-
dința. Lui să ne rugăm pentru noii 
membri ai Bisericii și pentru noi toți: 
să fim fideli în trăirea credinței și să 
dăm mărturie prin viața noastră.

Pr. Aurelian Herciu 

Botezul adulților în Misiunea din Sololo

Timpul pascal, este în mod deose-
bit și un timp baptismal. Rugăciunile  
zilei de la Liturghie, numite ,,colectă”, 
din timpul pascal, sunt o continuă 
rememorare a demnității baptismale 
a creștinilor și a promisiunilor care îi 
așteaptă din partea Tatălui.

La temelia vieții noastre creștine 
se află Botezul, cel care deschide 
calea spre primirea celorlalte sacra-
mente. („Ianua  Sacramentorum”). 
Necesitatea Botezului o vedem în 
misiunea dată ucenicilor săi de Isus 
înviat, înainte de Înălțare; „…mer-
gând, învățați toate neamurile, bote-
zându-le în numele Tatălui și al Fiu-
lui și al Sfântului Duh” (Mt. 28,19).

În timpurile apostolice, întoarce-
rea unei persoane la Cristos Domnul 
era urmată imediat de botezarea ei, 
sau chiar și a familiei ei, deci și a co-
piilor. Găsim în Faptele Apostolilor: 

„…una din ele, numită Lidia, vânză-
toare de purpură, din cetatea Tiatira, 
era o femeie temătoare de Dumne-
zeu şi asculta. Domnul i-a deschis 
inima, ca să ia aminte la cele ce spu-
nea Pavel. După acea,  a fost bote-
zată, ea şi casa ei…”(Fap. 16.14,15.) 

„Şi i-au vestit Cuvântul Domnului, 
atât lui, cât şi tuturor celor din casa 
lui. Temnicerul i-a luat cu el chiar 

în ceasul acela 
din noapte, le-a 
spălat rănile şi 
a fost botezat 
îndată, el şi toţi 
ai lui…”(Fap. 16, 
32,33.)

La începu-
tul secolului al 
IV-lea, Sfântul 
Augustin, lup-
tând împotriva 
ereziei pelagi-
anismului,  a 

clarificat învățătura despre păcatul 
strămoșesc, care se iartă prin Botez. 
Biserica, asemenea lui Dumnezeu, 
dorind mântuirea tuturor oameni-
lor, a îndemnat în mod firesc ca, la 
scurt timp după naștere, copiii să fie 
botezați. Motivația stă în roadele 
sau efectele Botezului, deosebit de 
importante pentru viața unui creștin. 
Baia botezului ne curăță de păcatul 
strămoșesc și de celelalte păcate fă-
cute înainte de Botez precum și de 
pedepsele datorate acestor păcate  
și devenim „făpturi noi” în Duhul 
Sfânt. Această naștere a doua ne face 
fii adoptivi ai lui Dumnezeu, moș-
tenitori ai Împărăției Cerurilor. Iar 
pentru noua viață, Preasfânta Trei-
me dă harul sfințitor, care îl ajută pe 
om să creadă, să spere în Dumnezeu 
și să-l iubească. Harul este un sigiliu 
divin care imprimă în suflet chipul 
lui Cristos.

Prin Botez, fiecare copil este inte-
grat într-un nou grup de prieteni, 
care nu îl abandonează niciodată în 
viață sau în moarte…. Acest  grup de 
prieteni, această familie a lui Dum-
nezeu, în care copilul este acum pri-
mit, îl va însoți întotdeauna, îi va da 
mângâiere, sprijin și lumină (Papa 
Benedict XVI, 8 ianuarie 2006)

Botezul are un aspect dinamic, 
adică Dumnezeu, din partea Sa, a 
dat ceea ce a promis (ex opere ope-
rato). Dar acest dar este nevoie să 
fie asimilat prin efort personal  (ex 
opere operantis) Darul lui Dumne-
zeu din har, este asimilat liber și în 
măsuri diferite, sau chiar deloc asi-
milat de cel care-l primește, adică 
Dumnezeu dă și omul primește.

Darurile pe care sacramentul le 
comunică sunt date simultan, în 
momentul primirii acestuia. Ceea 
ce nașul sau părinții copilului spun 
în locul copilului - doresc botezul – 
creștinul trebuie să spună toată 
viața, ca să se împlinească în noi 
promisiunile acelei zile, ca sămân-
ța din acea zi să aducă rod. Părinții 
conștienți de acest mare dar gratu-
it al lui Dumnezeu nu ar putea să-l 
lipsească pe copilul lor de un ase-
menea dar. De aceea Biserica, de la 
început, botează copii. 

Cea mai mare parte dintre noi, când 
am fost botezați, eram incapabili da a 
face ceva. Dar asta nu înseamnă că 
botezul nostru nu ar avea demnitate 
sau semnificație, -  deoarece în Botez, 
Dumnezeu însuși acționează în om. 
Părinții i-au dat copilului totul: viață, 
nume, ereditate biologică și psihologi-
că. Unicul lucru pe care nu i-l pot da 
este viața lui Dumnezeu. Este un dar 
pe care îl fac copilului lor, cerând  Bo-
tezul, dar este unicul dar pe care nu i-l 
pot impune, deoarece la această iniți-
ativă a lui Dumnezeu, copilul trebuie 
apoi să-și dea adeziunea personală, 
sub forma libertății, a asentimentului 
și a supunerii.

Un dar care va fi experimentat în 
viață, după măsura în care îl primim, 
dar care va deveni realitate deplină 
la înviere. Tocmai de aceea, botezul 
copiilor cere o comunitate care să 
ajute și să educe la conștientizarea 
acestei demnități, și anume familia, 
nașii, și comunitatea creștină. (…)

pr. Marin Matieș
lic. iur. can.

Botezul copiilor 
Dar gratuit al Tatălui



8   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   9

p
ag

in
a co

p
iilo

r
â 

Pa
gi

nă
 re

al
iz

at
ă 

de
 P

ro
f. 

Co
ns

ta
nţ

a 
Bu

ga
riu

Decizia pentru a reînnoi 
harul botezului

Richtig oder falsch?

Numele de botez

ti
n

er
et

Numele primit la botez nu este în-
tâmplător. Părinții se gândesc din 
timp ce nume dau copiilor lor. Nu-
mele reflectă  firea persoanei care îl 
poartă, îi caracterizează gândirea, 
vorbele și faptele. Iată câteva nume 
biblice și semnificația lor:

Emanuel/Immanuel – Înseamnă 
„Dumnezeu cu noi” și este nume-
le dat lui Cristos de evanghelistul 
Matei.

Ana – Este un prenume feminin 
cu rădăcini puternice într-un vechi 
nume ebraic, „Hannah” (Chan-
nah), adesea purtat de către perso-
naje biblice și care înseamnă „har” 
sau „darul lui Dumnezeu dat lu-
mii”.

Maria – Numele vine din ebrai-
că, însemnând „cea iubită, cea în-
drăgită”

Iosif – Numele are origini în 
ebraică și poate fi tradus prin „cel 
care va adăuga”

Elisabeta – Provine de la nume-
le ebraic „Elisheva”, care înseamnă 

„Dumnezeul meu este un jurământ” 
sau „Dumnezeul meu este abun-
dență”. 

Marcu – „Ciocan mare, baros”, 
în latină. Evanghelist care a scris 
cea de-a doua Evanghelie.

Matei – Provine din ebraică: 
„darul lui Dumnezeu”. Fost vameș, 
devenit ucenic al Domnului Isus 
și autor al Evangheliei ce îi poartă 
numele (Matei 10,3).

Luca – Nume de origine latină, 
care are proveniența după numele 
provinciei Lucania (Italia de sud) 
în traducere ar însemna, lux = cel 
născut în lumină. În limba greacă 
Lukas/Lukios înseamnă alb, lumi-
nos, strălucitor. 

Ioan – Provine din limba ebraică 
și înseamnă „Domnul s-a îndurat”, 

„Domnul și-a făcut milă de el”. 

cc Johannes der Täufer verkündete „Umkehr und 
Taufe zur Vergebung der Sünden“;

cc Jesus wurde im Toten Meer getauft;
cc Er wurde von Johannes dem Evangelisten getauft;
cc In Gestalt einer Taube kam der Heilige Geist auf 

Jesus herab;
cc Man hörte die Stimme Gottes sagen: „Das ist mein 

geliebter Sohn – ihn sollt ihr salben!“
cc Der wesentliche Ritus des Sakramentes der Tau-

fe besteht darin, dass der Täufling ins Wasser ge-
taucht oder sein Kopf mit Wasser übergossen wird;

cc Dabei wird der Name des Vaters und des Sohnes 
und des Heiligen Geistes angerufen;

cc Symbole der Taufe sind: das weiße Kleid, die Kerze 
und der Ring.

De ce se pierd așa de mulți tineri 
chiar dacă sunt botezați? Încă mulți 
ajung la Prima Împărtășanie, unii și 
la Sfântul Mir, iar mulți deja înainte 
sau după miruire nu-și practică vi-
zibil credința. 

Dacă ne uităm la orașele noas-
tre din țară sau în afara țării, chiar 
dacă marea majoritatea oamenilor 
sunt botezați, nu putem spune des-
pre careva dintre orașele: acest oraș 
este un oraș creștin. De ce oare? 
Botezați sunt, dar ceva între timp 
s-a omis. Dacă întrebăm pe cineva, 
dacă este căsătorit, știe să răspun-
dă cu un „da” categoric, sau cu un 

„nu”. Ar fi ciudat să răspundă astfel: 
„sunt un pic căsătorit”, sau: „știți pă-
rinții mei au fost așa și așa…” Când 
însă întrebăm pe cineva dacă este 
creștin, de multe ori nu primim un 
răspuns hotărât. La întrebarea „ești 
creștin?” primim astfel de răspun-
suri:   – „Să știți că uneori merg la 

biserică…”, „nu știu ce să răspund”, 
„nu prea am timp” și așa mai depar-
te. Se vede clar cât de necesar este ca 
atunci când cineva ajunge la vârsta 
matură să facă o decizie: ceea ce mi-
s-a făcut când eram copil mic, chiar 
bebeluș, acum accept sau resping. 
Mulți nu ajung la această decizie, ci 
rămân indeciși. Lui Isus nu-i place 
omul care este lânced, nu a luat o 
decizie în viață: „fiindcă nu ești nici 
fierbinte nici rece, te vomit din gură”, 
citim în Cartea Apocalipsului. 

A lua o decizie nu merge fără luptă. 
Dar merită să ducem această luptă, 
care implică și ascultarea propriei 
conștiințe. Iar dacă decizia actua-
lă nu ar fi una pozitivă, conștiința 
odată trezită, în unele momente ale 
vieții îl va chema pe om la revizui-
rea deciziei. Decizia odată luată, că 
vreau să-L urmez pe Isus Cristos, 
nu trebuie să rămână doar în inte-
riorul nostru, ci trebuie exprimată, 

mărturisită. Această mărturisire să 
exprime decizia noastră matură! 

Cu anumite ocazii (la prima îm-
părtășanie, la mir, în noaptea de 
Paști) există în liturghie câte un 
moment de reînnoire a făgăduințe-
lor de la botez. Dar nu ar fi suficient, 
dacă am zice aceste cuvinte doar cu 
buzele, fără ca ele să vină din inimă 
și să fie convingerea noastră. Expri-
marea deciziei are o putere foarte 
mare, atunci când tânărul este aju-
tat să-și mărturisească decizia sa în 
fața colegilor, a prietenilor, a părin-
ților: decid că îl urmez pe Isus Cris-
tos, îmi orânduiesc viața după învă-
țătura Sa și după exemplul Său.  

Un bărbat lupta cu alcoolul. So-
ția a înaintat divorțul. Bărbatul s-a 
dus la preotul lui. Preotul l-a sfătuit 
să nu mai bea și să se roage pentru 
aceasta. A reușit o perioadă, dar 
când colegii îl chemau la băut, n-a 
rezistat și din nou a căzut. Iarăși 
amenințarea cu divorțul, iarși a 
mers la preot, care i-a dat două sfa-
turi: să petreacă zilnic zece minute 
cu Domnul și să mărturisească co-
legilor, prietenilor că s-a hotărât că 
nu mai bea. Această decizie măr-
turisită, sprijinită de rugăciune, l-a 
ajutat să-și schimbe viața. Când îi 
venea ispita să bea, faptul că decizia 
nu mai era doar în interiorul său, ci 
știa toată lumea, l-a ajutat ca să ră-
mână abstinent. Decizia mărturisită 
are putere mare.

Pal Iosif-Csaba 

(foto Alex Igna)



10   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   11

fa
m

ili
i h

írek
, esem

én
yek

â á
Pregătirea părinților 
și al nașilor pentru botez

Botezul este primul sacrament, 
fundamentul vieții creștine, poar-
ta vieții în Duhul Sfânt, prin care 
suntem eliberați de păcat, devenim 
copii ai lui Dumnezeu, devenim 
mădulare ale lui Cristos, aparținem 
Bisericii și avem parte de misiunea 
pe care a primit-o. (Cf. Catehis-
mul Bisericii Catolice, Arhiepisco-
pia Romano Catolică de București, 
1993, p.272).  (…)

Pentru primirea botezului dar și 
a fiecărui sacrament se cere și se 
presupune credința în Isus Cristos, 
în Biserică, pe care părinții și nașii 
o mărturisesc. Se oferă și se cere o 
pregătire pentru primirea acestui 
sacrament pentru părinți, familie, 
nași, prieteni, cunoscuți. La pregă-
tirea părinților și al nașilor pentru 
botezul copilului sau al unui adult 
se pot identifica două perspective: 
una mai îndepărtată de momentul 
botezului, iar cealaltă mai apropia-
tă de acesta. 

Pregătirea îndepărtată este deja 
din momentul așteptării nașterii 
copilului, cu bucuria, nerăbdarea, 

emoțiile și grijile care 
o însoțesc. Înseamnă 
căutarea unui sau a 
mai multor nume, pe 
care copilul primin-
du-l îl va purta toată 
viața. (…) Purtarea 
unui nume de sfânt, a 
cărui viață poate in-
spira și încuraja fami-
lia, este, se pare, din 
nou căutată de către 
tot mai mulți  părinți. 
Alegerea cel puțin a 
unui naș, dintre rude, 
prieteni sau apropiați 
face parte din aceas-

tă pregătire conștientă a botezului. 
Nași pot fi acei membri ai Bisericii 
noastre, care pot fi un exemplu de 
credință vie, trăită, pentru cel bote-
zat. Ceilalți credincioși ai Bisericii 
sau de altă confesiune pot fi  primiți 
ca și martori la botez. Alegerea unei 
biserici cât și a zilei în care va fi ce-
lebrat botezul este de asemenea de 
prevăzut. Biserica parohială a pă-
rinților este cea mai adecvată, dar 
la dorința obiectivă a acestora poa-
te fi și alta. Duminica sau Noaptea 
de Înviere sunt pline de semnifica-
ție pentru comunitate și pentru ce-
lebrarea botezului în cadrul Sfintei 
Liturghii solemne. Se exprimă ast-
fel pentru copilul sau adultul care a 
fost primit în Biserică, apartenența 
de familia copiilor lui Dumnezeu, 
care și astfel își mărturisesc credin-
ța primită la rândul lor la botez. (…)

Pregătirea apropiată înseamnă 
înștiințarea Bisericii despre dorin-
ța primirii sacramentului. Această 
pregătire înseamnă potrivirea datei 
botezului cât și înscrierea datelor în 
matricola celor botezați de la paro-

Április 11-én mutatták be a 
temesvár-józsefvárosi új plébánia 
közösségi termében dr. Diósi Dávid 
teológiai tanár, a Gyulafehérvári 
Papnevelő Intézet gazdasági 
igazgatójának legújabb könyvét, 
amely „A te arcodat keresem, 
Uram” (Zsolt 27, 8.) Puzzle-darabok 
posztmodern korunk istenkeresőiről/
nek címet viseli. A rendezvény 
nagy számú érdeklődőt vonzott, 
akik még gyermekkorából, illetve a 
temesvári Püspöki Hivatalból vagy 
a temesvári Millenniumi templom 
plébánosaként ismerték a szerzőt. 
Jelen volt továbbá több temesvári 
lelkipásztor-kolléga, a temesvári 
Püspökséget Msgr. Dirschl Johann 
általános helynök, ft. Laus Nikola 
püspöki irodaigazgató és ft. Bakó 
László püspöki titkár képviselte. 
A könyvet ft. Szilvágyi Zsolt 
józsefvárosi plébános mutatta 
be az egybegyűlteknek. – Aki 
Diósi Dávid atyától olvasott már 
könyveket vagy tanulmányokat, 
jól tudja, hogy nem csak a 
liturgikus témák érdeklik, hanem 
mélyen foglalkoztatja mai korunk, 
mai társadalmunk alakulása, 
és ebben a társadalomban az 
egyház szerepe, az egyház helye 
és mai feladata. Diósi Dávid 
könyve ezeket a kérdéseket veti 
fel és meghív a válaszkeresésre, 

hia în care va fi botezat. Fiind sacra-
mentul inițierii în viața creștină și 
a Bisericii a copiilor lui Dumnezeu, 
toate acestea vor fi reamintite părin-
ților și nașilor în una sau mai multe 
întâlniri care au loc la parohie. Ce-
lebrarea botezului, ritul acestuia, 
răspunsurile la întrebările Bisericii, 
gesturile și simbolurile folosite vor fi 
făcute cunoscute la aceste întâlniri 
din pregătirea imediată a evenimen-
tului. Chiar și atunci când părinții 
și chiar nașii au mai mulți copii pe 
care i-au botezat, aceste pregătiri 
vor încuraja continuarea trăirii cre-
dinței și acceptarea înnoită a res-
ponsabilității de părinte și naș.

Responsabilitatea părinților Cre-
dința părinților în Isus Cristos este 
fundamentul pe baza căruia sunt 
botezați copiii lor. În cazul botezu-
lui la adulți este făcută în prealabil 
o pregătire mai îndelungată pentru 
primirea acestui sacrament, mărtu-
risirea de credință fiind făcută chiar 
de către cel care va fi botezat. Pen-
tru copilași, părinții sunt cei care 
promit Bisericii că vor avea grijă de 
copiii lor, pentru ca aceștia să pri-
mească educația creștină adecvată 
vârstei lor.  Pe baza credinței părin-
ților cât și a promisiunii solemne 
că vor asigura educația în credință 
a copiilor lor, Biserica, cu încredere 
și speranță plină de bucurie, îi pri-
mește în rândul membrilor săi pe 
cei renăscuți din apă și Duh la botez.

Responsabilitatea nașilor Nașul 
sau nașa de botez este cel care îi aju-
tă pe părinți la educația creștină a 
celor botezați. Părinții sunt primii 
la care se uită copiii și  cei mai im-
portanți, cărora în multe le urmează 
exemplul. De aceea dorește Biserica 
să fie aleși ca nași acei creștini, de 
la care poate să le urmeze exemplul 
în trăirea credinței. Poate fi naș cel 
care, desigur, este botezat la rândul 
său, are 16 ani, a primit mirul. (…)

Pr. Mihail Titi Dumitrescu, 
paroh, Lugoj

Gondolatmorzsák 
istenkeresőknek

az együtt gondolkodásra az 
életről, az egyházról, a vallásos 

életről – fogalmazott 
b e v e z e t ő j é b e n 
ft. Szilvágyi Zsolt, 
majd bemutatta 
a Temesvárról 10 
esztendővel ezelőtt 
G y u l a f e h é r v á r r a 
távozott szerző 
életútját, aki jelenleg a 
kolozsvári Babeș-Bolyai 
Tu d o m á ny e g y e t e m 
Teológia Karának 
professzora, valamint 
a Gyulafehérvári 

Hittudományi Főiskola és 
Papnevelő Intézet tanára és 
gazdasági igazgatója. Ezt követően 
ízelítőként kiemelt néhány 
gondolatot a könyv öt fejezetében 
található írásokból. (…)

Az érdeklődőket ugyanakkor a 
könyv megszületésének kulissza-
titkaiba is beavatta a szerző. (…) 

– Sokan felteszik nekem a kérdést, 
hogy létezik az, hogy valaki, aki a 
liturgikával foglalkozik, ráadásul 
kutatási területe a kora középkor, 
a kódexek világa, ilyen témát vá-
laszt? Amikor Gyulafehérvárra ér-
kezve a liturgiát kezdtem tanítani a 
kispapoknak, azzal szembesültem, 
hogy bár fiatal tanár vagyok, még-
is teljesen másként gondolkoznak 
ezek a fiatalemberek. Ők provokál-
tak engem arra, hogy kezdjek fog-
lalkozni a posztmodern korral, ho-
gyan mutatkozik, mit keres benne 
az egyház, milyen válaszokat tud 
adni az egyház a posztmodern kor 
emberének a kérdéseire – mondot-
ta dr. Diósi Dávid. Ami a kötet címét 
illeti, a szerző próbált olyan szent-
írási idézetet találni, amely a leg-
jobban fedi annak mondanivalóját. 
Ugyanakkor a mondanivalót tükrö-
zi, mi több, kiemeli a kötet fedőlap-
ja is, amely Szőcs Zsolt grafikus, 
designer munkája. – A kis puzzle 
darabokat ha összerakjuk, megje-

lenik Jézus arca. Ilyen puzzle darab 
minden kicsi szöveg a könyvben, 
amelyeket, ha átfuttatjuk a lelkün-
kön, megjelenik Jézus Krisztus arca. 
Az arc az a teológiai hely, ahol Isten 
bennünket meg akar látogatni. A 
másik embernek az arcán, a tekin-
tetén keresztül, maga Isten tekint 
ránk. Ezt sokszor megéltem már 
eddigi életemben – osztotta meg 
gondolatait a könyvbemutatón a 
résztvevőkkel dr. Diósi Dávid.

A könyvbemutató, amelyet Du-
mitresc Emil kántor és családja hús-
vétot idéző egyházi énekekkel tet-
te ünnepélyesebbé, dedikálással és 
kötetlen beszélgetéssel ért véget. 

S.E.

Egyházmegyei 
ifjúsági találkozó 

Temesváron 

A temesvári egyházmegye kato-
likus fiataljait tömörítő rendezvény 
huszonkettedik évfordulójához ér-
kezett. Az első találkozót 1997-ben 
ft. Kapor János plébános, akkori 
ifjúsági lelkész kezdeményezte. Az 
idei, május 11.-13. között megtar-
tandó találkozó is változatos prog-
rammal várja a fiatalokat. 

Zarándoklat 
Máriaradnára 

A Krassó-Szörény megyét, vala-
mint részben a Mehedinţi megyei 
katolikus egyházközségeket ma-
gába foglaló hegyvidéki főespe-
resség lelkipásztorai és az ott élő 
hívek május 19-én, szombaton 
a máriaradnai kegytemplomhoz 
zarándokolnak. Az ünnepi szentmi-
sét 11 órai kezdettel Msgr. Miguel 
Maury Buendia érsek, pápai nun-
cius és Msgr. Roos Márton megyés 
püspök celebrálja a jelenlevő pap-
sággal együtt.



12   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   13

á
kitekin

tő
á

Április 9-én mutatták be a Szent-
atya legújabb apostoli buzdítását, 
melynek címe: „Gaudete et Exsul-
tate [Örüljetek és ujjongjatok] – az 
életszentségre szóló meghívás a 
mai világban”. Ferenc pápának ez 
már a harmadik apostoli buzdítása.

Az első az Evangelii gaudium (az 
evangélium öröméről) 
2013-ban, a második, 
az Amoris laetitia (a 
családban megélt sze-
retet öröméről) 2016-
ban jelent meg. Miként 
láthatjuk, mindhárom 
dokumentum központi 
fogalma az öröm, az ör-
vendezés. A Szentatya 
szüntelenül az öröm-
ben megélt keresztény 
életre buzdít, szemé-
lyes példáján és tanítá-
sán keresztül is.(…)

Az apostoli buzdítás 
szövege nem túl hos�-
szú, körülbelül egyhar-
mada az előző két buz-
dítás hosszúságának; 5 
fejezetből, 177 pontból 
(és 125 lapalji jegyzet-
ből) áll. (…)

Ferenc pápa már 
rögtön a szöveg elején 
hangsúlyozza, hogy ez 
a körlevél nem „meg-
határozásokkal és meg-
különböztetésekkel teli 
tudományos értekezés vagy az 
életszentséghez vezető eszközök-
ről szóló elemzés” (2), hanem egy 
közérthető, buzdító levél, amely 
fel akarja hívni figyelmünket az 
életszentségre szóló meghívott-
ságunkra, „a mai korban, annak 
veszélyei, kihívásai és kedvező le-
hetőségei között” (2), de nemcsak 

Az életszentség útja „elevenebbé és emberibbé” tesz 
Közzétették Ferenc pápa új apostoli buzdítását

az értelmünkhöz kíván szólni, ha-
nem szeretne személyesen is meg-
szólítani, egzisztenciálisan elérni 
minket. A dokumentum tehát egy 
minden embernek szóló meghívás 
a szent életre, pontosan ez a címe 
az I. fejezetnek: Meghívás az élet-
szentségre. Mivel mi ösztönösen 

a kanonizált szentekhez kötjük az 
életszentséget, mindig szükség 
van annak hangsúlyozására, hogy 
minden ember meghívást kapott 
rá. Ferenc pápa is ezt teszi. Azt írja, 
hogy szereti látni, ahogyan jelen 
van az életszentség Isten népében: 
„a szülőkben, akik nagy szeretet-
tel nevelik gyermekeiket, a férfi-

akban és nőkben, akik dolgoznak, 
hogy megkeressék a mindennapi 
kenyeret, a betegekben, az idős 
korukban is mosolygó szerzetes-
nővérekben” (7). Az életszentség 
sokszor mellettünk, a „szomszéd-
ságunkban” van jelen, a „közelünk-
ben élőkben, akik Isten jelenlétét 

tükrözik vissza”, vagy 
egy francia író, Joseph 
Malègue (1876–1940) 
szavával úgy is mond-
hatjuk, hogy az Egyház 
szentségét „a szentség 
középosztályában” fe-
dezhetjük fel (7).

Hangsúlyozza, hogy 
az életszentség „az iga-
zi élet, az a boldogság, 
amelyre teremtettünk” 
(1). Nem lelkesíthet min-
ket a középszerű életvi-
tel, a megülepedettség, 
a vegetálás, egy olyan 
életmód, amelyben 
nincsenek magas esz-
mények és következe-
tes, szilárd jóra törekvés 
(1). Az életszentség te-
szi széppé, értelmessé, 
ízessé az életet. Olyan 
úton járás, amely „ele-
venebbé és emberib-
bé” tesz minket (32). 
Ez egy bátor, az életet, 
az emberi együttélést 
humanizáló út, melyet 

Krisztus követésében, Isten orszá-
gának építésében kell járnunk – 
mondta De Donatis érsek. Az élet-
szentség útja ugyanakkor mindig 
egyéni, Isten személyre szabott, 
egyedülálló útra hív mindannyiun-
kat. Házas emberként, szülőként, 
munkásként, tanárként, szerzetes-
ként kell szentté válnunk (14).

Mindezt rendkívül közvetlen 
hangvételben, könnyen érthető-
en, példákat hozva mondja el a 
Szentatya. A 7. pontban például az 
életszentséget mint a „kis gesztu-
sok útját” mutatja be: „Ha például 
egy asszony kimegy a piacra be-
vásárolni, ott találkozik az egyik 
szomszédasszonnyal, és elkezd 
beszélni, elkezd másokat kritizálni, 
de egy ponton azt gondolja ma-
gában: »Nem, nem mondok ros�-
szat senkiről«, ez már egy lépés az 
életszentség felé. Aztán, otthon, 
a fia kéri, hadd mondhassa el neki 
az elképzeléseit, ő pedig fáradtan 
ugyan, de melléül, és türelmesen, 
szeretettel végighallgatja, az egy 
újabb szentté tevő jócselekedet. 
Aztán rátör az aggódás valamiért, 
de eszébe jut Szűz Mária szerete-
te, előveszi a rózsafüzért, és hittel 
imádkozik, ez a szentség egy to-
vábbi ösvénye. Aztán elmegy ott-
honról, találkozik egy szegénnyel, 
megáll, és szeretettel elbeszélget 
vele, ez is egy újabb lépés előre.” 
(16)

A II. fejezet az életszentség két 
nehezen észrevehető, ravasz ellen-
ségéről, a modernkori gnoszticiz-
musról (36–46) és pelagianizmusról 
(47–61) szól, melyekről néhány hét-
tel ezelőtt a Hittani Kongregáció is 
kiadott egy rövid, tisztázó levelet 
(Placuit Deo, 2018. február 22.). A 
pelagianizmus szerint Krisztus csak 
jó példát mutatott nekünk, az em-
beri akaratot nem sebezte meg a 
bűn, és a magunk erőfeszítésével, 
Isten segítsége, kegyelme nélkül is 
elérhetjük céljainkat. A gnoszticiz-
mus pedig azért veszélyes, mert a 
keresztény hitet nem Isten és em-
ber között megvalósuló esemény-
ként, hanem értelmi igazságként, 
az élet konkrétságától elvonatkoz-
tatott tanrendszerként fogja fel.

A tévutak, a veszélyek ismerte-
tése után Ferenc pápa a követen-
dő utat vázolja fel a III. fejezetben: 

A Mester fényében. Azt javasolja, 
hogy magától, Jézustól tanuljunk, 
ő ugyanis csodálatos egyszerű-
séggel fogalmazta meg, mit jelent 
szentnek lenni, amikor az ún. bol-
dogságokról beszélt (vö. Mt 5,3–12; 
Lk 6,20–23), ezek adják ugyanis a 
keresztény ember „személyazono-
sító igazolványát” (63). A Szentatya 
egyesével ismerteti a boldogmon-
dásokat, és mindegyikhez életsze-
rű példákat, jó tanácsokat is meg-
fogalmaz (63–109). A 98. pontban 
például így ír: amikor látom, hogy 
valaki a szabad ég alatt alszik a hi-
degben, azt gondolhatom, hogy 
ez csak egy kellemtelen alak, egy 
semmirekellő bűnöző, egy a lelkiis-
meretemet zavaró tényező, a politi-
kusok által megoldandó probléma, 
mocsokban él, és még a közterü-
letet is bepiszkítja, de másképp, a 
hitemmel összhangban és a sze-
retet által vezérelve is reagálhatok: 
„felismerem, hogy ő egy velem 
azonos méltóságú emberi lény, az 
Atya által végtelenül szeretett te-
remtmény, Isten képmása, Krisztus 
által megváltott testvér; ezt jelenti 
kereszténynek lenni!”

A IV. fejezet az életszentség né-
hány mai jellemzőjéről szól. A mai 
kultúrában öt nagy veszély van je-
len: ideges és erőszakos aggódás, 
nyugtalankodás; negatív életszem-
lélet és szomorúság; kényelmes, 
önző, fogyasztásra berendezke-
dett tespedtség; individualizmus; 
valamint Istennel való találkozás 
nélküli hamis vallásossági formák 
(111). Ezekkel szemben fogalmaz-
za meg az Isten és felebarát iránti 
szeretet kifejeződésének ma igen-
csak fontos öt formáját: a nehéz-
ségek elviselése, türelem és szelíd-
ség (112–121); öröm és humorérzék 
(122–128); merészség és buzgóság 
(129–139); a szentség közösségben 
megélt jellege (140–146); kitartó 
imádság (147–157).

Az V. és egyben utolsó fejezetben 

(Küzdelem, éberség és megkülön-
böztetés) a Szentatya arra hívja fel 
a figyelmet, hogy nem elég harcol-
ni a középszerűvé tevő világiasság 
ellen, de nem elég harcolni saját 
törékenységünkkel és rossz hajla-
mainkkal szemben sem, hanem fel 
kell vennünk a harcot a gonoszság 
fejedelmével, a sátánnal szemben 
is (159), aki nem pusztán „mítosz, 
ábrázolás, szimbólum, kép vagy 
eszme” (161). Ezen kívül küzdenünk 
kell magunkban a lelki romlottság 
(korrupció) ellen (164–165), és szün-
telenül gyakorolnunk kell a megkü-
lönböztetés képességét, hogy tud-
juk, mi jön Isten Lelkétől, és mi jön 
a „világtól”, mi jön a sátántól (166). 
A megkülönböztetéshez pedig, 
bár felhasználhatjuk hozzá emberi 
ismereteinket (pl. a pszichológia, 
a szociológia eredményeit) és böl-
csességünket, rászorulunk Isten 
kegyelmére, a Szentlélek megvilá-
gosító segítségére (170–171).

Levelének végén azt írja Ferenc 
pápa: „Kérjük, hogy a Szentlélek 
ébresszen bennünk erős vágyat 
arra, hogy szentek legyünk, Isten 
nagyobb dicsőségére, és bátorít-
suk egymást eme szándékunkban. 
Így olyan boldogságban lesz ré-
szünk, amelyet a világ nem vehet 
el tőlünk.” (177)

Ferenc pápa tehát elődeihez 
hasonlóan az életszentségre szó-
ló egyetemes meghívást, a ke-
resztény életszentség eszményét 
(melynek a II. vatikáni zsinatnak 
az Egyházról szóló Lumen gentium 
kezdetű konstitúciója külön fejeze-
tet szentelt, 39–42.) nem az emberi, 
e világi élettől elidegenítő, boldog-
talanná tevő útként, hanem épp 
ellenkezőleg az e világi élethez hű 
maradó, azt szenvedélyesen szere-
tő, örömteli és boldoggá tevő út-
ként mutatja be… 

Tőzsér Endre SP teológus
Magyar Kurír



14   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   15

A keresztség

á
știri p

e scu
rt

â

Emberi szokás, hogy a névnapo-
kat, születésnapokat, sőt az egyhá-
zi ünnepeket is terített asztalnál 
ülik meg. Így, természetesen a vár-
va-várt kis jövevény keresztelőjét is. 
A templomi szertartás után követ-
kezik a nagy ebéd.

- Jöjj el, Uram, légy vendégünk... 
áll fel a keresztanya, de hangja sok 
esetben elvész az összecsendülő 
pohárkák zenéjében. Kedvre derítő 
kisüsti van bennük. S hogy a 
lármára felsír a gyermek, átviszik a 
másik szobába. Keresztelő...

De milyen is volt az az esemény, 
amikor János keresztelt? Az a János, 
akiről születése előtt így beszélt az 
angyal: „Nagy lesz az Úr előtt: bort 
és részegítő italt nem iszik, és már 
anyja méhében betelik a Szentlélek-
kel” (Lk 1, 15).

Amikor elérkezett az ideje, „Kivo-
nult hozzá (Keresztelő Jánoshoz) az 
egész Júdea és Jeruzsálem minden 
lakója, és bűneiket megvallva meg-
keresztelkedett nála a Jordán folyó-
ban.” (Mk 1,5)

Nem, manapság már nem a fo-
lyóban keresztelnek meg, ahogy azt 
Keresztelő János tette, „Én csak víz-
zel keresztellek. De eljön az, aki ha-
talmasabb nálam: Ő Szentlélekkel 
és tűzzel fog megkeresztelni titeket.” 
(Lk 3, 16-17)

A pap, Jézus földi követője és 
képviselője, már Szentlélekkel ke-
reszteli a gyermeket a homlokára 
öntött vízzel, és így eltörli a velünk 
született bűnt, az eredeti bűnt. Az 
első keresztények idejében felnőt-
tek (és gyermekek) tömegesen ke-
resztelkedtek meg, ám amióta apró 
gyermekként kapjuk a Szentlélek 
kegyelmét, már ezzel nevelődünk, 
mert a keresztszülők, az igazi szü-
lők mellett, irányítják a gyermeki 

lélek hitbéli fejlődé-
sét, később pedig a 
hittanórák teszik ezt 
tökéletessé.

- Kedves emlékeim 
közé tartozik vasár-
napi találkozásom 
a keresztanyámmal, 
meséli egy barát-
nőm. – Közel laktak 
hozzánk, így ugyan-
abba a templomba 
jártunk. Mise után 
valamennyien együtt 
mentünk a villamo-
sig, közben meg-
beszéltük a temp-
lomban hallottakat, 
majd a sarki cukiban 

- mert „jó gyerek vol-
tam” – kaptam egy 
nyalókát.

Keresztapám, aki 
más városrészben lakott, vasárnap 
délután jött hozzánk, ekkor komoly 
dolgokról beszélgettünk majd szép 
zenét hallgattunk. És így teltek a va-
sárnapok, még asszony koromban is, 
míg ők éltek.

A templomban több keresztelésen 
is részt vettem, ám egyet nem tudok 
elfelejteni. A megkeresztelt személy 
felnőtt, zsidó leány volt, aki keresz-
tény fiúhoz ment feleségül, s mivel 
ragaszkodott a templomi esküvő-
höz, áttért, megkeresztelkedett.

A leány átszellemült, szép arcán 
angyali mosoly sugárzott, melyet ki-
emelt az egyszerű, sima, fehér ruha. 
Ő valóban átélte a Szentlélek csodá-
latos munkáját. – S hogy a szertar-
tás után mi következett? Egyszerű, 
családi összejövetel, vagy vendéglői 
lakoma? Nem tudom, de a házasság 
jó lett. Igazi házasság.

Ha jól meggondoljuk, mi, megke-

resztelt emberek, kétszer születünk: 
„Ami testből születik, az test, de ami 
lélekből születik, az lélek” (Jn 3,6). – 
magyarázta Jézus Nikodémusnak, 
aki zsidó tanácsos volt, és nehezen 
értette meg az újjászületés igazi ér-
telmét. „Csak nem térhet vissza (az 
ember) anyja méhébe, hogy újjászü-
lessék?” (Jn 3,4) – hitetlenkedett, de 
Jézus megmagyarázta, hogy ezt az 
újjászületést a keresztség hozza… 

„Aki nem születik vízből és (Szent)
Lélekből, nem mehet be az Isten or-
szágába.”(Jn 3,5)

Mert testi születése egy állatnak 
is van, de lelki csak nekünk, meg-
keresztelt embereknek lehet, és ez 
a legértékesebb. Tartsuk ezt szem 
előtt, és ne térjünk le az Isten or-
szágába vezető útról, mert csak így 
üdvözülünk.

Kató Gizella

Calea Crucii pentru tineri la 
Mănăstirea Maria Radna – În 
ziua de 24 martie 2018, sâmbă-
tă înainte de Florii, s-a desfășu-
rat la Mănăstirea Maria Radna, 
principalul loc de pelerinaj al 
Diecezei de Timișoara, devoți-
unea Căii Crucii pentru tinere-
tul catolic din Arhidiaconatul 
de Mureș, la care au participat 
aproximativ 60 de tineri din pa-
rohiile Aradului, dar și din Iratoș 
sau Lipova, precum și o grupă 
din Sânnicolaul Mare, împreu-
nă cu preoți și însoțitori. Devo-
țiunea a fost condusă de către 
Pr. Canonic Árpád Király, arhi-
decan, asistat de către preoţii 
Attila Andó, László Balogh, P. 
Róbert Blénesi OFM Conv., Zol-
tán György și Macedon Hiticaș. 
Totodată, în data de 27 martie 
2018, marți în Săptămâna Mare, 
a avut loc tot la Mănăstirea Ma-
ria Radna Calea Crucii pentru 
elevi de la clasele primare și 
gimnaziale ale Școlii cu clase-
le I-VIII nr. 6 „Anișoara Odeanu” 
din municipiul Lugoj, adică un 
grup numeros de aproximativ 
150 de școlari, profesori și pă-
rinți, asistați de către Pr. Daniel 
Pozsonyi, vicar parohial în Paro-
hia Rom. Cat. Lugoj.

Noutăți editoriale – Luni, 23 
aprilie, la Biblioteca germană 

„Alexander Tietz” din Reșița, a 
avut loc lansarea a două cărți 
în limba română: volumul Ni-
meni nu are o iubire mai mare… 
Viața lui Orbán László și mărturii, 
de Pál József Csaba, și volumul 
Fundamente – Sacramentele-De-
calogul-Păcatele capitale, de 
Pr. Szilvágyi Zsolt. Prima carte 
prezintă figura unui tânăr preot, 
care a lucrat la Cluj în pastorația 
studenților și care, cu zece ani 
în urmă, şi-a dat viața pentru 
unul dintre studenții săi, salvân-

du-l pe acesta de la înec, fără a 
mai putea, însă, să se salveze pe 
sine din vâltoarea apelor. Cel 
de-al doilea volum s-a născut 
în urma unei serii de cateheze 
ținute de Pr. Szilvágyi Zsolt cu 
ocazia anului credinței, și ex-
plică cu multă claritate, pentru 
omul de astăzi, conceptele fun-
damentale ale credinței crești-
ne. După cum remarca autorul 
acestei a doua cărți, nu întâm-
plător cele două volume au fost 
prezentate împreună, deoarece 
acesta din urmă vorbește des-
pre temelia învățăturii creștine, 
iar cel dintâi, ca o consecință 
firească a Fundamentelor, pre-
zintă o viață clădită pe trăirea 
acestei învățături. Cărțile pot fi 
procurate la aceste adrese de 
mail: parocatre@gmail.com și 
szilvagyizsolt@yahoo.com .

Întâlnire de tineret – În peri-
oada 11-13 mai se desfășoară la 
Timișoara Întâlnirea diecezană 
a tinerilor din dieceza noastră. 
Titlul întâlnirii din acest an este 
„Iată slujitoarea Domnului: fie 
mie după Cuvântul tău!”

Pelerinaje – În cadrul seriei 
de pelerinaje la Basilica minor 
din Maria Radna, în sâmbăta 
dinaintea Rusaliilor, 19 mai, are 
loc Pelerinajul preoților și cre-
dincioșilor din Banatul Montan. 
Sf. Liturghie cu această ocazie 
va începe la ora 11:00. Apoi, în 
data de 9 iunie, Basilica din Ma-

ria Radna se va um-
ple de copii și tineri, 
cu ocazia peleri-
najului diecezan al 
ministranților.

Tabere – În pe-
rioada 28 iunie – 2 
iulie se desfășoară 
la Brebu Nou tabă-

ra diecezană a familiilor din die-
ceza Timișoara. Această tabără 
va fi urmată, peste o săptămână, 
în aceeaşi locaţie, de tabăra die-
cezană pentru tineret între 9 și 
13 iulie. Iar imediat după aceea, 
din 13 în 19 iulie, are loc tot la 
Brebu Nou tabăra Schoenstatt 
pentru familii cu copiii lor.

Aniversare – În data de 7 mai 
Pr. László Túry preposit mare 
emerit al Capitlului Catedral din 
Timişoara, arhidiacon şi paroh 
emerit a împlinit vârsta de 90 
de ani. Cu această ocazie, luni, 
7 mai 2018 în capela Centrului 
pentru Persoane Vârstnice din 
Ciacova al Federației Caritas 
al Diecezei de Timișoara înce-
pând cu ora 18.00 a avut loc o 
Sfântă Liturghie de mulțumire, 
cu participarea a numeroşi pre-
oți și credincioși.



16   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   17

p
ed

ag
o

g
ie

Die Taufe ist das Eingangssakrament in die weltweite 
Kirche und in die Gemeinde vor Ort. Wer getauft ist, ge-
hört dadurch zur Gemeinschaft der Christen. Ein Täuf-
ling wird hineingetauft in die Gemeinschaft der Kirche, 
jener, die glauben.

Damit zeigt sich, dass die Taufe nicht nur ein priva-
tes Geschehen zwischen Gott und einem Menschen ist, 
sondern auch ein gemeinschaftliches Geschehen. Die 
Taufe setzt den Glauben an den einen, dreieinigen Gott 
voraus. Weil ein Kind diesen Glauben selbst noch nicht 
kennt und nicht bekennen kann, werden bei der Taufe 
jene Menschen angesprochen, die das Kind auf seinem 
Weg zum Glauben als erste begleiten werden. Das sind 
in der Regel seine Eltern und seine Paten. Sie erklären zu 
Beginn der Feier ihren Wunsch, dass das Kind getauft 
und damit aufgenommen werden soll in die Gemein-
schaft der Kirche.

Zugleich wird der Täufling „hineingetauft“, also „hi-
neingetaucht“ in das Geheimnis des dreifaltigen Gottes; 
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Jeder 
Getaufte wird ein Kind Gottes. Jede Art von Gottes-
dienst ist ein Dialog - ein Dialog, den Gott eröffnet. So 
wird auch beim Sakrament der Taufe deutlich: Es ist 
nicht ein Werk, das der Mensch von sich aus vollbrin-
gen könnte, sondern Gott ist es, der handelt. Das kommt 
deutlich im Geschehen der Taufe zum Ausdruck. Viele 
symbolische Handlungen, wie das Bezeichnen mit dem 
Kreuzzeichen, das Salben mit den Heiligen Ölen, das 

Anziehen des Taufkleides, das Überreichen der Taufker-
ze und mehrere biblische Bilder und Erzählungen vom 
Wasser, in dem das Böse untergeht und aus dem neues 
Leben entsteht, weisen auf das heilende Handeln Gottes 
am Menschen hin.

Das Hauptsymbol für Leben ist Was-
ser. Wasser reinigt, erfrischt, macht le-
bendig. Wasser, das bei der Taufe fließt, 
das Untertauchen im Taufwasser, wie 
bei den ersten Christen, drückt auch 
aus, dass in diesem Akt der Mensch 
Anteil bekommt am Tod und an der 
Auferstehung Christi. Täuflinge wer-
den gesalbt. Ihnen ist Heil und Leben 
von Gott garantiert, sie sind vor Gott 
so bedeutend wie die Propheten oder 
Könige, gehören für immer zu diesem 

„Gesalbten”, Jesus Christus. Das Anzie-
hen eines weißen Taufkleides wird mit 
der Freude, mit der Reinheit, mit einem 
Leben ohne Schuld („weiße Weste”) in 
Verbindung gebracht. Die bei der Taufe 
brennende Osterkerze ist Symbol für 

den auferstandenen Jesus Christus, der das Dunkel der 
Welt und auch das Dunkle im persönlichen Leben hell 
macht. Die Tauf-Kinder erhalten ihre kleine Osterkerze. 
(Die Eltern oder Paten übernehmen die Taufkerze stell-
vertretend). Diese soll ihnen sagen: Christus hat ihnen in 
der Taufe Auferstehung und Leben geschenkt!

Christen werden auf einen Namen getauft. Dieser 
Name ist nicht nur dazu da, um Personen voneinander 
zu unterscheiden - da würden Nummern ausreichen. 
Der bei der Taufe  „gegebene“ Name hat eine tiefere Be-
deutung Der Name meint den ganzen Menschen, seine 
Individualität, seinen Charakter, seine Bedürfnisse, sei-
ne Vorlieben, auch die Stärken und Schwächen. Er meint 
den ganzen Menschen! Gott sagt: „Ich habe Dich bei 
Deinem Namen gerufen, du gehörst zu mir!” (Jes 43,1).

Auch wird man als Christ nach einem Heiligen („Na-
menspatron”) benannt. So ist es guter, christlicher 
Brauch, dessen Gedenktag als „Namenstag” zu feiern.  
Das Feiern des Namenstages kann jeden Getauften da-
ran erinnern, dass Gott zu ihm in der Taufe sein JA der 
Liebe gesagt hat. (...)

Mit der Taufe wird der Mensch auch in die Gemein-
schaft der „Erlösten” aufgenommen. Als getaufter Christ 
hat er die Zusage, für ein Gelingen des Lebens und das 
Erfüllen der Hoffnung, dass er nach dem Tod für immer 
bei Gott leben darf.

Pfr. Paul Kollar 
aus Bodenheim

Die Taufe 
das Eingangssakrament

ä â

Botezul Domnului și Botezul meu, 
predarea noastră și a copiilor noștri 
în stăpânirea lui Cristos!

Apartenența noastră la Marea Fa-
milie Creștină, la Poporul lui Dum-
nezeu, este posibilă prin Botezul 
primit în Numele Sfintei Treimi!

Pornind împreună cu Sfântul Pă-
rinte Papa Francisc, de la citatul bi-
blic: „Căci toți sunteți fii ai lui Dum-
nezeu prin credința în Cristos Isus. 
Toți câți ați fost botezați în Cristos 
v-ați îmbrăcat în Cristos. Așadar, nu 
mai este nici iudeu, nici grec, nici sclav, 
nici [om] liber, nici bărbat și nici feme-
ie: voi toți sunteți una în Cristos Isus.” 
(Galateni, cap.3), făcând unitate cu 
elevii noștri olimpici, să realizăm, 
un eseu, o compunere, cu sinceritate 

BOTEZUL – cauză și efect 
pentru UNITATEA existentă deja

și din inimă, o mărtu-
rie personală, despre 
importanța Botezului 
nostru, în lumina Bo-
tezului Domnului și a 
Spiritului Sfânt! Sfân-
tul Părinte, ne conști-
entizează: „Noi ne-am 
născut de două ori: mai 
întâi la viața naturală; 
apoi, grație întâlnirii 
cu Cristos, în izvoarele 
Botezului”. Copil fiind 
am crescut cu bucuria 
unității noastre, a creș-
tinilor, cântând cu bu-
curie cântecul „Năs-
cuți suntem dintr-un 
Izvor”, bucurie atât de 
natural exprimată de 
către poetul creștin or-
todox, Traian Dorz și 
melosul divin compus 
de muzicologul creștin 
Nicolae Moldoveanu:

Născuți suntem dintr-un izvor, 
Din inima Lui Sfântă
Legați suntem cu legături
Ce nu pot să se rupă.

Un trup alcătuim în El,
Și-o inimă, doar Una
O Casă suntem pe pământ
Și-n cer pe totdeauna.

Spălați, albiți,  cu-același Har
Și-n Sânge-am fost odată
Și puși de-o parte pentru El
Pe viața noastră toată.

Ce fericiți suntem acum
Sub dulcea Lui privire
Când zi de zi sporește-n noi
Nespusa Lui Iubire.

O, Fericitul nostru Domn,
În slujba Ta ne ține
Să fim și-aici și sus în Cer
Nedespărțiți de Tine!

Botezul Domnului ne face să „în-
țelegem, așadar, marea smerenie 
a lui Isus, Cel care nu avea păcat, 
stând la rând cu penitenții, ames-
tecat printre ei pentru a fi botezat 
în apele râului. Câtă smerenie are 
Isus!”. Și Isus, „îndată ce s-a ridicat 
din apă, a văzut cerurile deschise și 
Duhul, ca un porumbel, coborând 
spre el” (Mc 1,10). Duhul Sfânt, care 
a acționat încă de la începutul crea-
ției și l-a condus pe Moise și poporul 
în pustiu, acum coboară în plinăta-
te asupra lui Isus pentru a-i da forța 
de a îndeplini misiunea Sa în lume. 
Duhul este artizanul Botezului lui 
Isus și al Botezului nostru. (…) 

Botezului lui Isus invită pe fiecare 
creștin să aniverseze propriul Botez. 

„Iată de ce cu toții trebuie să răspân-
dim parfumul sfintei crisme cu care 
am fost unși în ziua Botezului nostru. 
În noi trăiește și acționează Duhul 
lui Isus.”, ne conștientizează Sfântul 
Părinte. (…)

Putem exclama: „Ce mulți frățiori 
avem!” Iată dovada concretă a uni-
tății existente deja! Iată de unde, co-
piii și tinerii noștri pentru unitate, 
de ieri și de astăzi se simt atrași în 
jurul  lui Cristos, pentru că suntem 
născuți dintr-un izvor!

Un tânăr, Alexandru, dintr-o fa-
milie numeroasă, mi-a mărturisit că 
speranța noastră este și în continui-
tatea familiilor, de a  preda comorile 
lor – copiii, în stăpânirea lui Cristos, 
renăscându-i din Același Izvor!

Prof. Elena Ştefănescu



18   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   19

Botezul de urgență, 
misiune a cadrelor medicale creștine

p
ag

in
a m

ed
icală

Cercetările științifice din dome-
niul psihologiei subliniază faptul că 
prenumele sunt corelate cu o mul-
titudine de elemente (statut social, 
nivel de educație, rezultate școlare 
și profesionale, dezvoltarea emoțio-
nală, nivel de acceptare socială) care 
pot să  influenţeze semnificativ viața 
unei persoane. De altfel, cunoașterea 
semnificației prenumelui capătă pu-
tere asupra persoanei, creând predis-
poziţii pentru personalitate.

Prenumele primit la Botez reprezin-
tă sufletul omului unit cu Dumnezeu, 
prin credinţă dreaptă şi fapte bune. 

Adesea, părinții omit faptul că de 
la Întruparea Fiului lui Dumnezeu, 
prenumele nu vizează exclusiv ru-
denia de sânge, ci în mod deosebit 
înrudirea cu Dumnezeu, la mântuire; 
de aceea prenumele nu trebuie să 
facă referire doar la relația cu părinții, 
importantă fiind relația cu Dumne-
zeu. Pentru a sublinia diferența față 
de unele grupări ale căror doctrine 
diferă de dogmatica creștină, în une-
le secole ale Bisericii, creștinii chiar 
spuneau: „creștin este numele meu, 
catolic este prenumele meu”. Însă 
nu este suficientă pentru mântuire, 
purtarea prenumelui unui sfânt, de-
oarece, în final, omul este cel care 

„Un nume bun este mai 
de dorit decât o bogăţie 

mare şi a fi iubit preţuieşte 
mai mult decât argintul 

şi aurul.” (Solomon 
Proverbele 22:1) 

sfinţeşte prenumele şi nu prenumele 
de sfânt îl sfinţeşte pe om.

Potrivit Catholic World News, Cen-
trul pentru Studii Aplicate în Apos-
tolat din cadrul Universităţii George-
town evidențiază faptul că în urma 
unui sondaj efectuat pe un eșantion 
de 2100 persoane cu vârste peste 14 
ani, referitor la cele mai întâlnite pre-
nume date de către catolici copiilor 
lor, după Conciliul Vatican II, prenu-
mele sfinţilor sunt tot mai puţin folo-
site. De asemenea, sondajul reliefea-
ză și faptul că băieţii catolici primesc 
prenume de sfinți într-un procent 
semnificativ mai mare decât fetele 
şi că părinţii catolici care participă în 
mod activ la Liturghie aleg pentru 
copiii lor mai des prenume religioase.

Prenumele unui sfânt, pe care îl 
primește copilul cu ocazia Botezu-
lui, face din noul botezat un ucenic 
al respectivului sfânt al cărui nume 
îl poartă. În acest fel, sfântul devine 
rugător, ajutător şi ocrotitor al ace-
lei persoane, înaintea lui Dumne-
zeu, atât în această viaţă, cât şi după 
moarte. 

În acest fel, dacă manifestăm res-
pect pentru credinţa creștină, dar și 
pentru tradiţia românească, nu vom 
ezita să botezăm copiii cu prenume 

p
ag

in
a 

p
si

h
o

lo
g

u
lu

i
â â

Identitatea creştinului prin 
prenumele primit la botez

Botezul este un sacrament al iniție-
rii creștine, care asigură trecerea de la 
Împărăția morții la viață, constituind 
poarta de intrare în biserică și înce-
putul „Comuniunii permanente cu 
Dumnezeu” (Catehismul Bisericii Ca-
tolice 1276-1278).

Apa este simbol al purificării și al 
reînnoirii vieții, aspect subliniat de 
Ioan Botezătorul în botezul pocăinței. 
Botezul administrat cu apă „În nu-
mele Tatălui, și al Fiului și al Sfântului 
Duh” este mai mult decât un semn 
de convertire și de pocăință, pen-
tru că semnifică „noua viață în Isus 
Cristos prin care copilul este scos de 
sub influența păcatului strămoșesc 
și de sub puterea morții” (CBC 1282). 

În mod normal, acest sacrament de 
inițiere este administrat de episcop, 
preot sau diacon. În caz de urgență, 
orice creștin poate să boteze vărsând 
apă pe capul celui care trebuie bote-
zat rostind formula baptismală: „N, eu 
te botez în numele Tatălui și al Fiului 
și al Sfântului Duh”.

Astfel procedează cadrele medi-
cale creștine în situațiile în care nou 
născutul este în suferință, în iminent 
pericol de deces. Deseori, adminis-
trarea botezului constituie și o cale 
de vindecare a sugarului nebotezat 
aflat în stare de boală. Acele cadre 
medicale cu credință în Cristos efec-
tuează prin turnarea apei și rostirea 
formulei baptismale botezul de ur-

de sfinţi și nu cu prenume de artişti 
sau nume păgâne, luate de la po-
poarele nebotezate, care nu cred în 
Cristos. 

Cu toate acestea, formalizând exa-
gerat acest act, în cazul în care anu-
miți părinți nu le vorbesc deloc copi-
ilor despre sfântul al cărui prenume îl 
poartă şi nici nu-i învaţă să le urmeze 
viaţa, nu se justifică alegerea prenu-
melui după un anumit sfânt, dacă 
acest aspect nu prezintă nici un fel 
de interes. Dacă părinții nu au avut 
în vedere ca fiul/fiica lor să poarte 
prenumele unui sfânt în viaţă, acest 
lucru nu înseamnă că acesta/aceasta 
va fi lipsit de protector şi mijlocitor 
permanent la Dumnezeu, căci orice 
persoană are un „înger păzitor” (Ma-
tei 18:10 prezintă clar existenţa „înge-
rilor păzitori” la persoane nebotezate, 
deoarece fiecare dintre noi, chiar şi 
păgânii, avem un astfel de înger chiar 
de la naştere și nu după botez, creş-
tinul având posibilitatea de a interac-
ționa altfel cu îngerul său), iar drept 
sfânt ocrotitor îl poate lua pe orice 
sfânt din calendar, care îi este mai 
drag, chiar dacă prenumele respec-
tivului nu are nici o legătură cu al său.

psih. dr. Irina Vastag

gență în serviciile publice de nou 
născuți și pediatrie. Astfel, în respon-
sabilitatea cadrelor medicale catolice 
rămâne nu numai acordarea trata-
mentului de urgență, ci și asistența 
spirituală pentru a-i conduce în situ-
ații limită pe acești copii spre bucuria 
celor răscumpărați, lipsiți de păcatul 
strămoșesc.

Iată mărturia unui medic catolic 
care la vârsta de 3 săptămâni, acum 
66 ani a suferit de otită medie pu-
rulentă cu stare febrilă 40 0C, și care 
locuia într-o localitate fără serviciu 
O.R.L. Mama, cu mare credință în 
suflet, a solicitat botezul de urgență 
unui preot și a plecat cu primul tren 
pe o distanță de 30 km, într-un oraș 
cu serviciu O.R.L. S-a efectuat para-
centeză și tratament cu antibiotic și 
starea generală s-a ameliorat. Mama 
s-a lăsat călăuzită de convingerea că, 
sub protecția botezului de urgență, 
toate căile au condus spre vindeca-
re. Mai târziu în viață, copilul a urmat 
un drum fundamentat pe Botez, hră-
nit de Euharistie și cu sigiliul Sfântu-
lui Mir a continuat cu convertire în 
pocăință. Astăzi este un membru 
al Asociației Medicilor Catolici și dă 
mărturie, pentru ca voi să credeți în 
minunea Botezului.

Dr. Roșoagă Victoria
Medic primar radiolog



20   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   21

ââ
Catecumenatul
pregătirea adulţilor „pentru sacramentele de iniţiere“
modelul oricărei cateheze

Catecumenatul şi pastoraţia cate-
cumenală devin actuale prin faptul 
că pastoraţia zilelor noastre se întâl-
neşte – în ceea ce priveşte adminis-
trarea oricărui sacrament – cu tot 
mai multe persoane fără experienţă 
referitor la credinţă: atât în cazul 
celor ce se prezintă pentru căsătorie, 
al celor care cer botezul copiilor, cât 
şi în cazul părinţilor care cer cate-
heză, prima împărtăşanie sau miru-
irea pentru copiii lor.
„Catecumenatul de botez este 

model pentru orice fel de catehe-
ză, acea pregătire specială, prin 
care adulţii convertiţi la credinţă 
sunt conduşi la credo-ul baptismal. 
Această pregătire catecumenală tre-
buie să inspire toate celelalte forme 
ale catehezei, atât în privinţa obiec-

tului cât şi a realizării acestuia” – 
prescrie Directoriul General al Ca-
tehezei în 1997.1

Învăţătura actuală a catecume-
natului este aceea că sacramentele 
sunt sacramentele credinţei, adică 
la sacramente poate să meargă omul 
convertit, credincios2 (vezi 840. s; 
SC 11,59; DGC 53-56).

Dacă în trecut s-a mai întâmplat 
că ici-colo şi adulţilor li s-a admi-
nistrat botezul fără o pregătire seri-
oasă, făcându-se trimitere la efectul 
obiectiv (ex opere operato) al sacra-
mentului, acum, însă, decretele bi-
sericeşti despre catecumenat şi cele 
următoare accentuează faptul că 
credinţa nu apare de la o zi la alta, 
ci doar ca rezultat al unei dezvoltări 
îndelungate, al pregătirii riguroase 

şi al deciziilor conşti-
ente. De aceea OICA (= 
Ordo Initiationis Chris-
tianae Adultorum3) 
avertizează că nu este 
permisă administrarea 
pripită a sacramentelor, 
înaintea realizării cre-
dinţei mature, ba mai 
mult, nici primirea în 
rândul catecumenilor 
nu poate fi grăbită: tre-

1   Vezi DGC 59; 68, 171 
– 188. Aproape cuvânt cu cu-
vânt la fel a formulat şi Direc-
toriul General al Catehezei  în 
1971 (DCG 20).

2   Vezi OICA în totalitate 
vorbeşte despre aceasta; vezi 
capitolele citate ale DGC.

3   OICA  - Iniţierea adulţi-
lor în viaţa creştină.

buie să aşteptăm până când candi-
datul prezintă primele semne seri-
oase ale convertirii (50; vezi: 20).

- În catecumenat, cunoaşterea pe 
bază intelectuală a credinţei repre-
zintă doar faza introductivă (preca-
tecumenatul);

- După această fază trebuie să ur-
meze realizarea unei legături mai 
profunde cu evanghelia (catecu-
menatul), fază în decursul căreia 
cel interesat nu trebuie dirijat doar 
către cunoaşterea teoretică, ci mai 
degrabă către „practicile” credinţei 
vii: la rugăciune, la căinţă, la iubirea 
aproapelui, la o legătură vie cu Bise-
rica şi cu Cristos. Abia după aceste 
etape poate veni rândul primirii sa-
cramentelor.

Conciliul Vatican II a formulat 
chemarea potrivit căreia, catecu-
menatul trebuie restabilit (SC 64). 
După câţiva ani, Biserica a editat 
noua ordine a catecumenatului 
aplicată la condiţiile epocii noastre, 
apoi, după alte câteva decenii, Di-
rectorul General al Catehezei a tras 
concluzia că acesta este modelul ori-
cărei cateheze, al oricărei pastoraţii.

„Bogăţia caracteristică catecu-
menatului adulţilor trebuie să in-
spire şi celelalte forme ale catehe-
zei”, scrie DGC (69). – În acest sens, 
Biserica vorbeşte în zilele noastre 

despre cateheza, respectiv despre 
pastoraţia cu caracter catecumenal. 
„Catecumenatul este o şcoală de 

viaţă creştină, de aceea cuprinde, 
dar totodată depăşeşte simpla învă-
ţare... Dat fiind faptul că este o iniţi-
ere, catecumenatul (1) integrează în 
comunitatea, care (2) trăieşte şi (3) 
sărbătoreşte credinţa, şi (4) dă măr-
turie despre ea” (DGC 69).

Scopul şi principiul de bază al 
catecumenatului este ca pregătirea 
pentru sacramente să conducă spre:  
a) viaţa în Cristos şi  b) comunita-
tea Bisericii. – Catecumenatul nu-
şi propune ca scop primirea sacra-
mentelor! Sacramentul este numai 
începutul Căii lui Isus, este o staţie 
pe acest drum. Scopul este viaţa cu 
Isus, în Biserică. – Catecumenatul 
(şi pastoraţia catecumenală) struc-
turează scopul şi calea pe următoa-
rele elemente:

1. Cheamă la viaţă – nu este teorie
Nu consideră pregătirea de aşa 

manieră, ca şi cum scopul acesteia 
ar fi doar predarea de cunoştinţe; 
căci scopul ei este conducerea spre 
credinţă, spre viaţa cu Isus, spre 
convertire.

Instrumentele conducerii spre 
viaţă sunt: 1. grupa de primire, care, 
prin viaţa, mărturia ei, îi învaţă pe 
candidaţi cum trebuie trăit; 2. cate-
heza: care nu transmite doar teorie, 
ci pune în centru viaţa.

2. Integrează în Biserică
Nu consideră sacramentul ca pe 

un lucru sfânt de sine stătător, ci ca 
sacrament al Bisericii şi al edificării 
în Biserică.

Instrumentul integrării în Bise-
rică este tot „grupa de primire”: ea 
reprezintă comunitatea Bisericii 
şi îndatorirea sa este de a conduce 
candidatul în comunitatea parohi-
ală.

Asumarea misiunii constituie par-
te din procesul integrării în viaţa 
Bisericii. (Aici perioada mistagogiei 
are un rol specific).

3. Sărbătoreşte
Sărbătorirea este o cerinţă 

uman-comunitară. Sărbătorirea li-
turgică ţine de esenţa Bisericii. Pe 
aceste elemente se bazează pastora-
ţia catecumenală.

Sărbătorirea catecumenală (după 
cum am văzut) introduce şi în 
practica mărturisirii credinţei, a 
mărturiei.

4. Elementul mistagogic: condu-
ce mai departe

Pentru sacramente nu este de 
ajuns doar să-i pregătim pe candi-
daţi – spune concepţia catecumena-
lă –, ci este necesară şi îndrumarea 
în continuare a acestora. – Scopul 
mistagogiei este 1. introducerea în 
cotidianul vieţii creştine, 2. în prac-
ticarea misiunii, 3. conştientizarea 
faptului că, odată cu primirea sa-
cramentului, omul porneşte pe o 
Cale. (În sensul acesta, viaţa creş-
tină  este în totalitate mistagogică: 
invită la o permanentă „dezvoltare 

– învăţare”).
Putem afirma în acest spirit că, 

aşadar, concepţia catecumenală „tre-
buie să inspire şi celelalte forme ale 
catehezei”. Această concepţie hotă-
răşte direcţia pastoraţiei sacramen-
tale a epocii noastre. (conform cărții 
lui Tomka Ferenc: Pastorația sacra-
mentală și ”Noua evanghelizare”)

Pál Iosif Csaba



22   Vita Catholica Banatus 5-6/2018 Vita Catholica Banatus 5-6/2018   23

sfi
n

ţi d
e u

rm
at

â â
Veronica Antal va fi beatificată 
la 22 septembrie 2018, 
la Nisiporești

Veronica Antal (1935-
1958), tânără româncă și 
terțiară franciscană, al că-
rei martiriu pentru credin-
ță a fost recunoscut de Papa 
Francisc la 26 ianuarie 2018, 
va fi beatificată sâmbătă, 22 
septembrie 2018, la Nisi-
porești, jud. Neamț, loca-
litatea sa natală, în cadrul 
unei Sfinte Liturghii ponti-
ficale oficiate la orele 11:00 
în biserica romano-catolică 
Adormirea Maicii Domnu-
lui.

Sfânta Liturghie a beatifi-
cării va fi prezidată de tri-
misul Papei Francisc, Emi-
nența Sa Cardinalul Angelo 
Amato, prefectul Congrega-
ției pentru Cauzele Sfinților, 
în prezența Preasfințitului 
Petru Gherghel, Episcop de 
Iași, a Înaltpreasfințitului Miguel 
Maury Buendía, Nunțiu Apostolic 
în România și Republica Moldova, 
a numeroși Episcopi, a Ministrului 
General al Ordinului Fraților Mi-
nori Conventuali, pr. Marco Tas-
ca, a reprezentanților și membrilor 
Provinciei Sf. Iosif a Fraților Minori 
Conventuali din România, a nume-
roși preoți și persoane consacrate, și 
a tuturor credincioșilor ce vor bine-
voi să participe.

Prin declararea ei ca fericită, Vero-
nica Antal va fi înscrisă în calenda-
rul bisericesc al Ordinului Fraților 
Minori Conventuali și al Bisericii 
Catolice locale. Sărbătoarea ei reli-
gioasă va fi stabilită ulterior, ținând 
cont de data de 24 august, ziua mar-

tiriului său, când a fost ucisă din ură 
față de credință la Hălăucești, Iași. 
Veronica Antal este prima femeie 
româncă, prima tânără româncă și 
primul laic român ridicat la cinstea 
altarelor de Biserica Catolică. Este, 
totodată, al doilea membru al Or-
dinului Franciscan din România 
beatificat, după Fericitul Ieremia 
Valahul; al șaselea român ridicat la 
cinstea altarelor, după fratele ca-
pucin Ieremia Valahul, Episcopul 
Szilárd Ignác Bogdánffy, Episcopul 
János Scheffler, Monseniorul Vladi-
mir Ghika și Episcopul Anton Dur-
covici; al treilea român înscris de 
Papa Francisc în rândul fericiților și 
sfinților Bisericii Catolice.

Născută pe 7 decembrie 1935, la 

Nisiporești (Neamț), Vero-
nica Antal s-a înscris încă 
din adolescență în Ordinul 
Franciscan Secular (Terți-
ar), în acea perioadă istori-
că ordinele religioase cato-
lice fiind interzise prin lege 
în România. În seara zilei 
de 24 august 1958, în timp 
ce se întorcea de la Sfânta 
Liturghie din parohia din 
Hălăucești, a fost atacată 
de un tânăr și ucisă. Încă 
din primele momente ale 
morții ei, credincioșii din 
localitatea natală și din îm-
prejurimi au considerat-o 
sfântă și martiră, exemplul 
vieții ei de credință răs-
pândindu-se apoi în țară și 
peste hotare. Cauza ei de 
canonizare a fost deschisă 
în anul 2003 în Dieceza de 

Iași, documentația fiind coordonată 
de Pr. Damian Gheorghe Pătrașcu, 
vice-postulator, în numele Provinci-
ei Sf. Iosif a Fraților Minori Conven-
tuali din România.

Beatificarea (din lat. beatificatio) 
este actul prin care Papa, în urma 
unor investigații începute în dieceză 
și continuate la Congregația pentru 
Cauzele Sfinților, acordă unui creș-
tin catolic decedat, care a fost marti-
rizat sau care a practicat toate virtu-
țile în chip eroic, titlul de „Fericit” și 
permite să i se aducă un cult public 
de către un grup limitat de credin-
cioși, cum ar fi o țară, o dieceză etc 
(cf. Ioan Tamaș, Mic dicționar creș-
tin catolic, Ed. Sapientia, Iași 2001). 

catholica.ro

Ne aflăm încă în perioada Paştelui 
şi ne amintim  cu bucurie de euforia 
trăită în Noaptea Învierii. Una din 
părţile esenţiale ale Liturgiei din 
Vigilia Pascală este binecuvântarea 
apei de botez şi reînnoirea haru-
lui baptismal. Celebrarea Învierii 
Domnului are în centru conferirea 
sacramentului botezului acelora 
care, nebotezaţi fiind, după ce le-a 
fost vestită Evanghelia, doresc şi 
cer să li se deschidă poarta vieţii 
veşnice. Aceasta deoarece Botezul 
este primul şi cel mai important 
sacrament întemeiat de Isus Cris-
tos, pentru mântuirea oamenilor. 
Sfântul Grigore din Nazianz  vor-
beşte despre botez numindu-l „cel 
mai frumos şi cel mai minunat din-
tre toate darurile lui Dumnezeu”. De 
fapt care este originea şi impor-
tanţa acestui sacrament?

În discuţia tainică purtată cu pi-
osul farizeu Nicodim, Isus explică 
foarte clar şi hotărât importanţa 
botezului: „cel care nu se naşte din 
apă şi din Duh (Sfânt) nu poate in-
tra în Împărăţia lui Dumnezeu”. 
(Ioan 3,5) Mai apoi, după Învierea 
sa, Cristos a încredinţat o misiune la 
fel de clară apostolilor săi: „Mergeţi 
aşadar, faceţi ucenici la toate naţi-
unile, botezându-i în numele Tată-
lui şi al Fiului şi al Sfântului Duh; 
învăţaţi-i să păzească toate câte 
vi le-am poruncit vouă.” (Matei 
28,19); „…mergeţi în lumea întreagă 
şi vestiţi Evanghelia la toate popoa-
rele. Cine va crede ( adică va primi 
Cuvântul) şi se va boteza, se va mân-
tui.” (Marcu 16,15-16a) Înţelegem, 
aşadar, că originea Sfântului Botez 
este însuşi Isus, care a vorbit despre 
şi a întemeiat acest sacrament. 

Pentru a înţelege importanţa Bo-

tezului să privim formula 
pe care Biserica o rosteşte 
la binecuvântarea apei de 
Botez. Aici sunt amintite 
câteva evenimente biblice 
ce prefigurează taina Bo-
tezului: la începutul crea-
ţiei, Duhul lui Dumnezeu 
a plutit deasupra apelor, 
conferindu-le puterea dă-
tătoare de viaţă; arca lui 
Noe, în care el şi membrii familiei 
lui au fost salvaţi de potopul nimici-
tor, simbolizează sfârşitul păcatului 
şi începutul unei vieţi noi; trecerea 
poporului Israel prin Marea Roşie 
a însemnat eliberare din robia fa-
raonului (sclavia umană) la liberta-
tea adevărului lui Dumnezeu; prin 
trecerea râului Iordan poporul lui 
Dumnezeu, condus de către Iozue, 
intră în ţara făgăduinţei, eveniment 
care prefigurează împlinirea vieţii 
veşnice prin Botez. Isus Cristos, in-
trând în apa Iordanului, în rândul 
păcătoşilor, primeşte de la Ioan bo-
tezul pocăinţei şi prin aceasta arată, 
în preludiu, misiunea pentru care a 
venit în lume: răscumpărarea păca-
telor omenirii (…).

Observăm că Domnul Cristos 
a întemeiat Botezul în strânsă le-
gătură cu evenimentul morţii şi 
învierii sale, desemnând impor-
tanţa acestui sacrament. Însăşi 
denumirea „botez”, provenită din 
limba greacă „baptizein”, înseamnă 
cufundare în apă şi ridicare din ea. 
Astfel cel botezat moare împreună 
cu Cristos pentru păcat şi se ridică 
împreună cu Cristos cel Înviat la 
o viaţă nouă, la viaţa harului sfin-
ţitor. Botezul este necesar pentru 
mântuire.

Apostolii urmând învăţătura şi 
porunca lui Isus nu doar au celebrat 
Botezul, ci în scrisorile lor pastora-
le au explicat roadele mântuirii pe 
care le realizează acest sacrament. 
Aceste roade le simbolizează Biseri-
ca la celebrarea Botezului. Rugăciu-

nea de exorcizare şi ungerea cu ule-
iul catecumenilor arată că suntem 
eliberaţi de păcatul strămoşesc şi 
de toate păcatele personale în pu-
terea lui Isus, noul Adam. Formula 
de renunţare la păcat şi mărturisire 
a credinţei este angajamentul per-
sonal de a trăi o viaţă nouă după 
învăţătura lui Cristos. Binecu-
vântarea apei de botez, acolo unde 
aceasta nu a fost binecuvântată în 
Noaptea de Paşti, şi cufundarea în 
apă sau turnarea apei înfăptuieşte 
moartea păcatului şi renaşterea la 
viaţa de comuniune a Sfintei Tre-
imi. Ungerea cu sfânta crismă arată 
că am primit o pecete, darul deose-
bit al Duhului Sfânt, devenind co-
pii ai lui Dumnezeu, luând parte la 
misiunea preoţească, profetică şi 
regească a lui Isus, adică ne rugăm 
prin Cristos, învăţăm de la Cristos, 
ne conducem viaţa în Cristos. Hai-
na albă în care este îmbrăcat cel nou 
botezat arată participarea la Învie-
rea lui Cristos, la viaţa sfinţeniei lui 
Cristos. Lumânarea de botez care 
este aprinsă de la Lumânarea Pas-
cală arată că cel botezat a devenit 
ucenicul lui Isus şi membru al Bi-
sericii sale, purtător al luminii lui 
Isus în lume. 

Nu în ultimul rând, cel botezat 
a primit un nume, nu doar pentru 
recunoaşterea între semenii săi. Dar 
în chip deosebit numele să arate 
esenţa vieţii, adevărul pentru care 
trăieşte noul creştin al Bisericii lui 
Cristos.

pr. Beni

Sacramentul 
botezului



„Lumea vizibilă este ca o hartă ce duce spre rai. Învățăm să-L 
vedem pe Creator contemplând frumusețea creației Sale. 
În această lume, bunătatea, înțelepciunea și atotputernicia lui 
Dumnezeu strălucesc. Intelectul uman poate descoperi mâna 
Artistului în minunatele lucrări pe care le-a făcut. 
Rațiunea poate să-L cunoască pe Dumnezeu prin Cartea Naturii”. 
(Sf. Ioan Paul II)


